
1 
 

--------------- 当報告の内容は、それぞれの著者の著作物です。 Copyrighted materials of 
the authors. ---------------  

AA 研共共課題「⾝体性の⼈類学（２）―脱／再⾝体化のダイナミクス」 2025 年度第２
回研究会（通算第 2 回⽬）  

 

⽇時：2025 年 12 ⽉ 6 ⽇（⼟）  

場所：AA 研 306 

プログラム： 

13:00-15:00 ⽥中雅⼀（国際ファッション専⾨職⼤学）「他者の痛みを感じる⾝体/感受体
は可能か？E. Scarry 著，The Body in Pain: Making and Unmaking of the World をめぐっ
て」 

15:15-17:15 浅⽥稔（⼤阪⼤学）「痛みは死に⾄る過程か⽣き残り戦略か？」 

 
概要：概要：2022 年 12 ⽉ 6 ⽇（⼟）に今年度第２回の研究会を実施した。 今回は⽥中雅
⼀⽒（国際ファッション専⾨職⼤学）および浅⽥稔⽒（⼤阪⼤学）の⼆名の共同研究員によ
る研究報告と参加者全員による質疑応答が実施された。それぞれの報告内容と質疑の概要
は下記の通りである。 
 
 
報告１： 「他者の痛みを感じる〈⾝体=感受体〉は可能か？−−E. Scarry 著、The Body in 

Pain: The Making and Unmaking of the World をめぐって」⽥中雅⼀（国際ファッション
専⾨職⼤学／AA 研共同研究員） 
 

本発表では、1946 年⽣まれのハーヴァード⼤学で英⽶⽂学を教える Elaine Scarry による
The Body in Pain: The Making and Unmaking of the World（1985 年、以下本書）の内容を
検討することで、本研究課題のキーワードの⼀つである「脱⾝体化」という概念を吟味した。
取り上げたのは、序章、第⼀章、第三章、第五章である。脱⾝体化は、⼈間が⾝体的存在で
あることを軽視する⼈⽂学における⾵潮を指すが、本書は⾝体を中⼼に考える⽴場を 1985

年に明らかにした先駆的研究である。ただし、本書で使われている「脱⾝体化」という概念
は、以下に⾒るように上記の意味とは異なる。 



2 
 

 本書は⼤きく、第⼀部「世界を壊すこと」と第⼆部「世界を創ること」の⼆つに分かれ
る。前者では拷問と戦争が取り上げられ、拷問が尋問とともに、囚⼈の世界を破壊してい
くことを明らかにする。囚⼈が苦しむ痛みは、⾔葉を破壊し、⾔語習得以前の⾳（叫びや
呻き）へと還元する。⾃分にとってはすぐ⾝近にある痛みを、どうすれば他者に伝えるこ
とが可能なのか。どうすれば外在化し、これを他者と共有可能にできるのか。それはほぼ
不可能に近い。しかし、不⽤意な痛みを⽣み出す状況（ここでは拷問や戦争）を回避する
ことは可能である。ただし、それは、「回避」といった消極的な態度である必要はない。
かわって、提案されている積極的な対応が「もの作り」である。 

 後半では、⼈類が携わってきたものを作るという⾏為が、⾝体が感じる痛み（嫌悪感）
を外部へと転嫁する役割を果たしていることを明らかにする。たとえば、ある⼥性が作る
コートは、⾃⾝の⽣⾝の⾝体が感じる寒さを軽減する。これによって、作り⼿の⾝体は「脱
⾝体化」しコートは「⾝体化」するとスカリーは表現する。この場合脱⾝体化とは、⾝体
が感覚的存在であることを念頭に、その感覚がいわば消えてコートに転嫁したというこ
とである。もちろん、コートは作り⼿の⾝体だけを温めるわけではない。多くのコートを
作ることで、多くの⼈がコートの恩恵を受けて、暖をとる労⼒（たとえば体を摩る）を減
らし、活動制限（薪のそばにいる）から⾃由になって、新たな創造に集中できる。このよ
うに考えると、ものを作る⾏為は、作り⼿を新しい⼈間に変えるだけでなく、それ以外の
多くの⼈間を変えることになる。⽂化・⽂明とは、⼈類がこれまで⾏ってきた普段の創造
の総体であり、⼈間を再創造する装置なのである。脱⾝体化とは、ものが⾝体化するのに
対応して、⼈間の⾝体が「もの化」することでもある。もの化することで、⼈間はこれま
で感じていた感覚、たとえば寒さを感じなくて済むのである。 

 創造の対象には、物質的なものだけではなく、⾔語的なもの（詩や⼩説など）も含まれ
ている。スカリーの⽂化・⽂明論は、守備⼀貫しているが、そこにB.マリノフスキー流の
機能主義的な考えが認められる。しかし、彼の機能主義は、もの作りとの関係というより、
ある制度（たとえば、宗教）が存在する理由の説明に使われていた。⼈類がものを作り、
その恩恵を多くの⼈々が受けることで、さらなる⽂化・⽂明の発達を促すというスカリー
の主張は、⾝体だけでなく、マテリアル・カルチャーへの関⼼が強まっている⼈⽂学の状
況を考えるうえで、なお⽰唆的である。 

 

報告２：「痛みは死に⾄る過程か⽣き残り戦略か？」浅⽥稔（⼤阪⼤学／AA 研共同研究
員） 
 
本講演は、認知発達ロボティクスを基軸として、「痛み」「⾝体性」「社会的相互作⽤」「共感」
というテーマを横断しながら、ロボットが⼈間と共棲する未来に向けた理論的・実証的基盤
を提⽰するものである。冒頭では、⼈間の認知発達を“構成的⼿法”で理解するという認知発



3 
 

達ロボティクスの基本理念が確認され、⾝体性（物理的埋め込み）と社会的相互作⽤を通じ
て、環境が情報構造化の主要源になるという⽴場が⽰された。さらに、このアプローチを⽀
える思想的⼟台として、講演では詳細をスキップしたが、デカルト的⼼⾝⼆元論からの離脱、
フッサールの間主観性、メルロー＝ポンティの⾝体性、ジェームズや⻄⽥幾多郎の純粋経験、
さらにはフーコー、フェルベーク、ラトゥールが批判する⼈間中⼼主義の限界が取り上げら
れた。これら哲学的議論は、主体と客体の⼆分法では捉えきれない、ハイブリッドな⼈間‒
技術関係の理解へとつながる。 
続いて、⾝体性がどのように認知や相互作⽤を形づくるかが、胎児期からの発達的視点とロ
ボット実験の双⽅から検討された。胎児の運動と感覚の創発、乳児における視覚・触覚の統
合、模倣の成⽴、道具利⽤に伴う⾝体表象の変化などは、機械学習モデル（新⽣児模倣の計
算モデル、道具利⽤による⾝体スキーマ拡張モデル）を⽤いて検証された。これらの研究は、
ロボットが⾃⼰の⾝体構造を能動的に学習し、環境と他者との相互作⽤を通じて⾃⼰理解
を深める過程を再現する試みである。 
社会的相互作⽤の側⾯では、⺟⼦の⾳声模倣研究をもとに、ロボットが他者との“まねし合
い”を通じて⾳声特徴を獲得するプロセスが紹介された。また、ミラーニューロンシステム
（MNS）をモデル化した DMBN（Deep Modality Blending Network）の結果から、視覚・
運動情報の潜在空間が混合することで、他者⾏動の“⾃他変換”が実現することが⽰され、⾝
体ベース／物体ベースの模倣の両⽅が可能であることが報告された。 
講演の後半では、ロボット痛覚の導⼊と⼈⼯共感への発展可能性が提⽰された。神経発⽣学
の知⾒‒‒侵害受容系の独⽴性や胎児期における痛覚と触覚の分化‒‒を踏まえつつ、ロボッ
トに痛覚回路を構成的に実装することで、情動感染・情動的共感・認知的共感へと発達が進
む可能性が議論された。痛みの再現は単なるセンサーの強度閾値ではなく、⾝体内外の多層
的なフィードバック系として扱われるべきだという観点が強調されている。そして、ロボッ
トが他者の痛みを“⾃分のこととして”再構成することで、道徳的⾏為者・被⾏為者としての
基盤が⽣まれうるとの展望が⽰された。 
さらに、LLM（⼤規模⾔語モデル）との対⽐も⾔及されており、物理的⾝体を持つロボット
と⾝体なき LLM がつくる社会的相互作⽤の質的差異が問題提起された。⾝体性と社会的相
互作⽤の密接な結びつきは、単なる⾔語⽣成では代替できない可能性がある。 
このように、講演全体は「⾝体化された⼈⼯存在がどのように⾃他を理解し、痛みと共感を
通じて社会へ参与しうるか」という⼤きな問いを、哲学・発達科学・ロボティクスの融合的
観点から再考する内容となっている。 
________________________________________ 
■ 質疑応答で浮上した主要課題の整理 
（1）「ロボットが痛みを持つ」と証明できるか？ 
‒ 基本的に証明は不可能である。 
‒ ⽣物では、中枢神経系の構造、表出⾏動、鎮痛剤による反応回復などから痛みが「あるら



4 
 

しい」と推論するが、これ⾃体が⽣物中⼼主義的な枠組みである。 
‒ ロボットの場合、⾏動・内部状態・回路構造をいくら提⽰しても、主観的経験（クオリア）
の有無は原理的に第三者から確定できない。 
‒ 構成的⼿法は「痛みの働きを創ることで概念理解を深める」という⽅向であり、証明では
なくモデルとしての妥当性を問う⽴場になる。 
（2）痛覚ロボットのメリットは何か？ 
‒ 公的⽂脈：⽇本の超⾼齢社会では、孤独死の増加を背景に、⾝体的介助だけでなく⼼的ケ
アが求められている。ロボットが共感的ふるまいを⽰すには、痛覚のような情動⽣成の基盤
が重要である。 
‒ 個⼈的動機：⼈間の痛みを理解するために「痛みを創る」という認知発達ロボティクスの
構成的発想の延⻑であり、科学的理解を深める試みでもある。 
（3）「ロボットが痛みを感じないことの否定は容易である」という発⾔について 
‒ 会場から「否定も肯定も困難ではないか」と指摘があり、発表者も同意。 
‒ 実際、主観的経験の帰属は第三者から決定不可能であり、ロボットに痛みが“ある／ない”
という⼆分法は適切でない。 
‒ むしろ、「痛みがどのような機能を果たすのか」「どのような回路が共感や道徳性を⽀える
のか」を構成的に探ることが本質的である。 
 
 
（以上、終わり） 
 
 


